# DO COLO DA TERRA



MATERIAL DE APOIO





Do Colo da Terra retrata as infâncias dos povos indígenas Guarani Kaiowá, Guarani Ñandeva, Baniwa e Khisetje.

A espiritualidade e a ludicidade orientam o cotidiano, revelando uma forma de viver em que o tempo, o território e os vínculos comunitários têm centralidade.

O filme é um convite a reconhecer que as infâncias, nesses contextos, não são apenas uma etapa de preparação para a vida adulta, mas um momento pleno, em que a criança já é parte ativa da comunidade.

Para esses povos, a natureza tem uma alma, ou almas. E, dentro desse ambiente, estão as crianças que, como cita um Guarani Kaiowá no filme, são a continuidade do mundo, assim como as sementes.

Para ele, crianças e sementes precisam viver em territórios alegres e livres, para evitarmos o fim do mundo.

O filme convida a ampliar nosso olhar a essas comunidades — muitas das quais estão sob ameaça — e compreender os valores inegociáveis que elas guardam.





# CONTEXTO DA PRODUÇÃO

A realização do documentário foi marcada pelo trabalho em parceria com comunidades indígenas, respeitando seus saberes e vozes.

A produção contou com a colaboração de educadores, lideranças e famílias indígenas que pensaram em conjunto com os diretores, quais aspectos da infância de seu povo seriam relevantes incluir neste trabalho.

Foi significativo ouvir o quanto desejavam produções que ressaltassem suas qualidades e potências humanas, pois já estavam cansados de serem retratados apenas sob a ótica da escassez e das denúncias.

O filme nasce dessa escuta e dessa coautoria, valorizando a diversidade de modos de ser criança no Brasil.



### SINOPSE

"Do Colo da Terra" retrata a infância dos povos indígenas: Guarani Kaiowá, Guarani Ñandeva, Baniwa e Khisetje.

A espiritualidade e a ludicidade norteiam o cotidiano, tanto na Terra quanto no céu. Cabe a nós, como humanos, honrar esses princípios.

### Organização e redação do Material de apoio

Isabel Taukane, Renata Meirelles, Diana Pallares Silva, Ana Castro e Paula Mendonça

## FICHA TÉCNICA

### Título Original

Do Colo da Terra

### Título em Inglês

Cradled by the Earth

### Duração

75 min.

### Ano de Finalização

2025

### País de Produção

Brasil

### Classificação Indicativa

Livre

### Direção

David Vêluz e Renata Meirelles

#### Roteiro

Bea Monteiro e Renata Meirelles

### Montagem

Marilia Moraes, edt.

### Direção de Fotografia

e Câmera

David Vêluz

#### Som e Trilha

Paulo Brandão e músicas tradicionais

### Produção de Campo

Luiz Medina Guarani, Angélica Kaiowá, Kokoyamarati Renan Suyá, Wengrotxi Suyá, Arcenio Maria Hernandes Baniwa, Juvêncio Baniwa, Renata Meirelles e David Vêluz

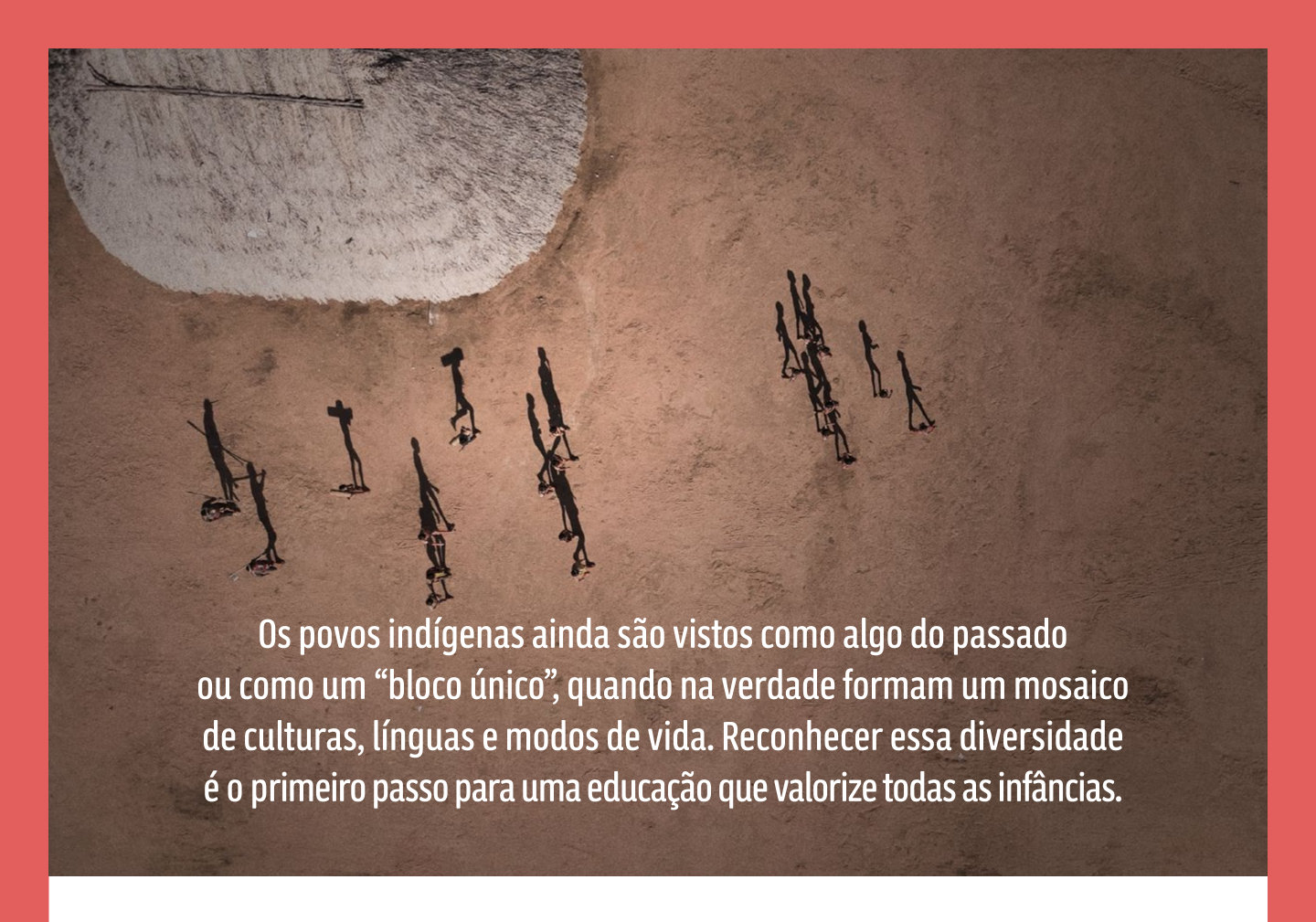
### Produção Executiva

Renata Meirelles

### **Produtora**

Ludus Vídeos e Cultura





# QUEM SÃO OS POVOS INDÍGENAS HOJE?

Segundo o Censo Demográfico de 2022 (IBGE), o Brasil tem 1.693.535 pessoas indígenas, correspondendo a 0,83% da população do país. Esse número representa um crescimento expressivo em relação a 2010, quando havia 896.917 indígenas — um aumento de quase 90%.



### **POVOS E LÍNGUAS**

São pelo menos 305 povos e mais de 274 línguas indígenas faladas no Brasil, segundo o Censo 2022 do IBGE e dados do ISA.



### **ONDE VIVEM**

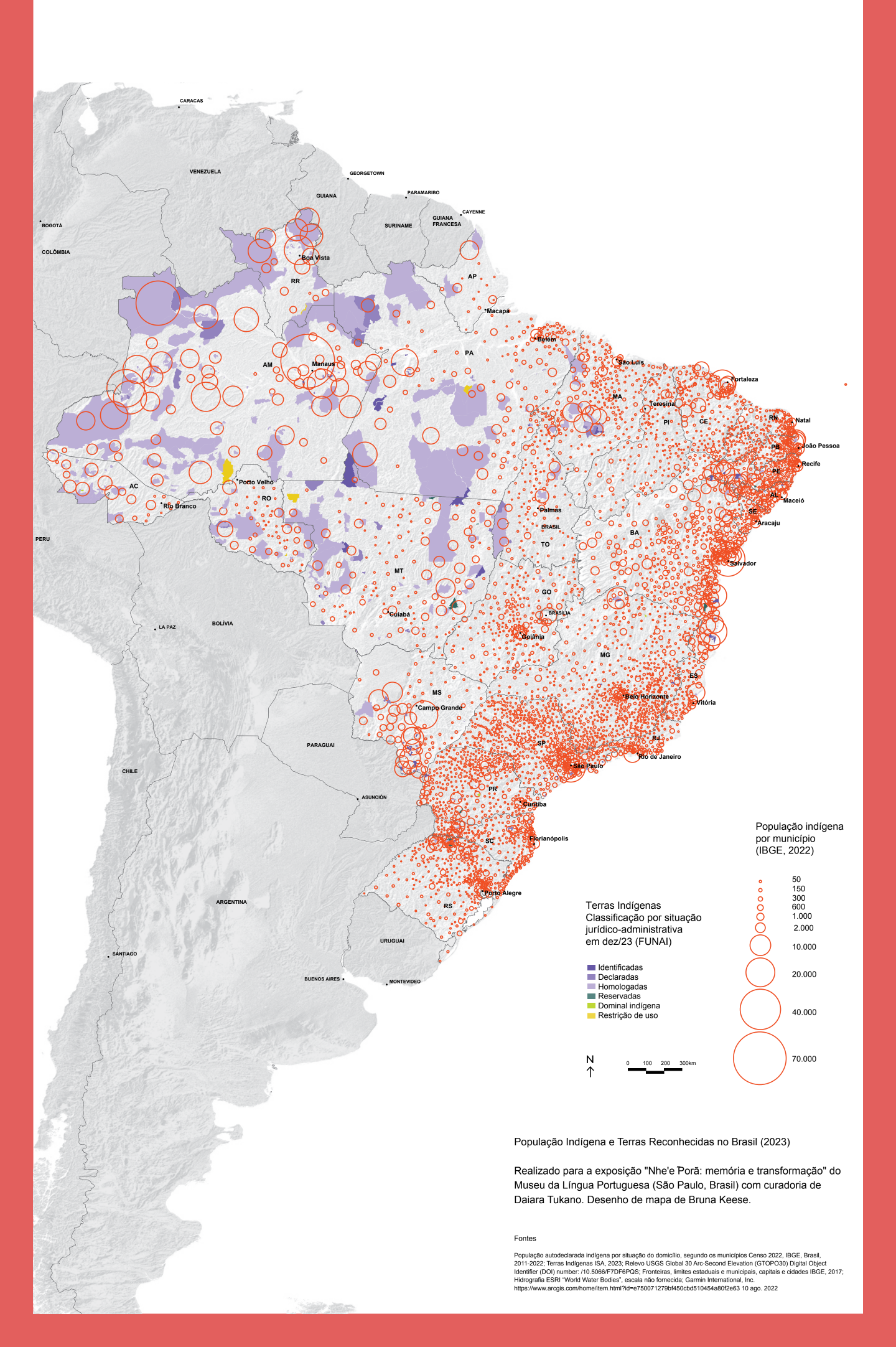
Mais da metade reside em terras indígenas, mas cerca de 324 mil indígenas vivem em cidades, mostrando que a presença indígena também é urbana.



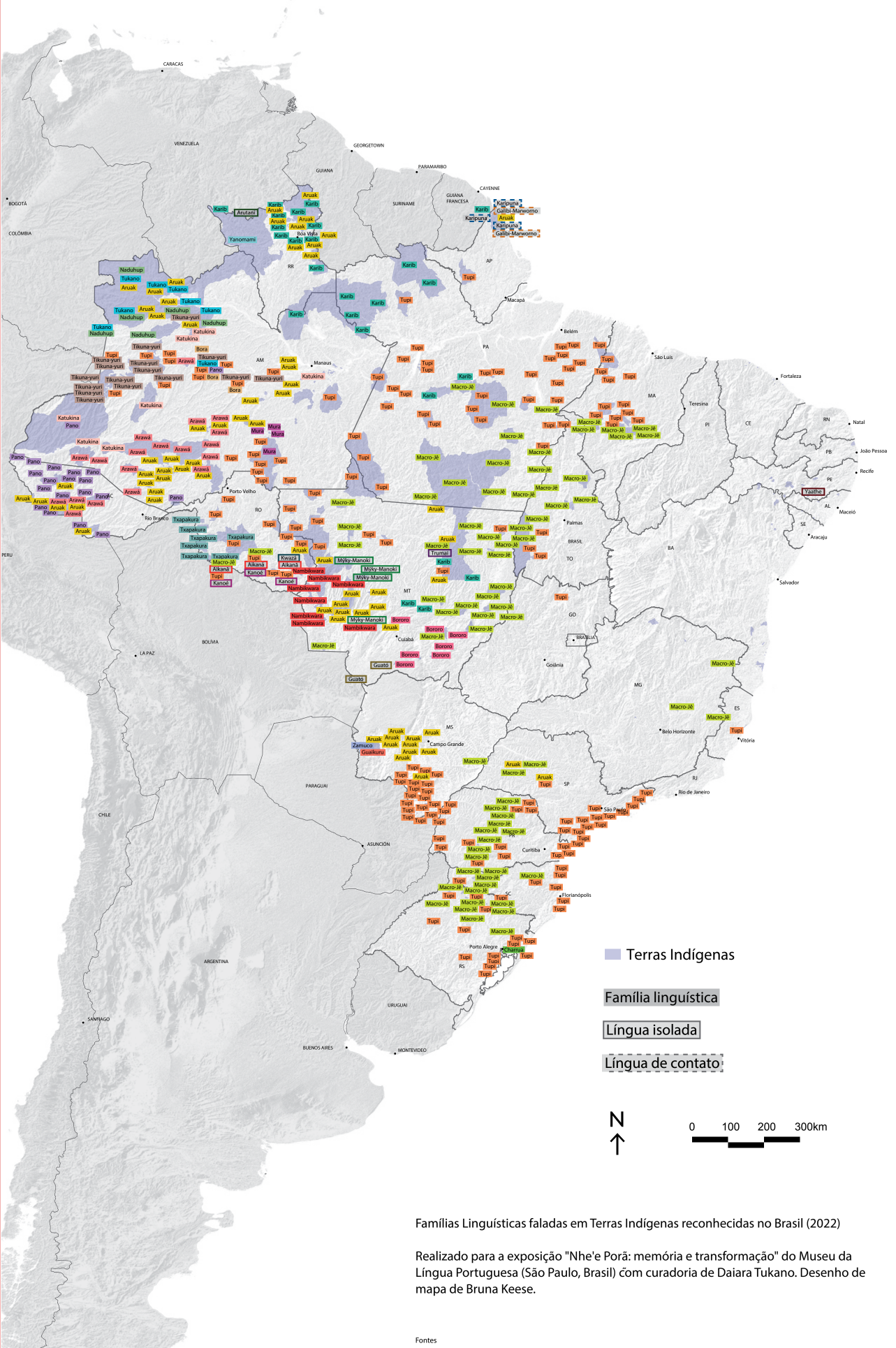
#### **IDADE**

Aproximadamente metade da população indígena tem menos de 20 anos. Ou seja, a infância e a juventude são centrais para o futuro dos povos e para o futuro do Brasil.

## POPULAÇÃO INDÍGENA E TERRAS RECONHECIDAS NO BRASIL



# FAMÍLIAS LINGUÍSTICAS FALADAS EM TERRAS INDÍGENAS RECONHECIDAS NO BRASIL



Relevo USGS Global 30 Arc-Second Elevation (GTOPO30) Digital Object Identifier (DOI) number: /10.5066/F7DF6PQS; Terras Indígenas, povos e famílias linguísticas ISA, 2022; Fronteiras, limites estaduais e municipais, capitais e cidades IBGE, 2017; Hidrografia ESRI "World Water Bodies", escala não fornecida; Garmin International, Inc.

 $https://www.arcgis.com/home/item.html?id = e750071279bf450cbd510454a80f2e63\ 10\ ago.\ 2022$ 

# POLÍTICAS DE EDUCAÇÃO PARA INDÍGENAS NO BRASIL



### Infância e território: duas faces da mesma luta

Para os povos indígenas, não existe separação entre proteger as crianças e proteger os biomas. **Sem terra, floresta e água, não há infância possível.** A luta por territórios é também a luta pela continuidade da vida e da cultura.

Cuidar da terra é, para esses povos, como se suas vidas, tanto materiais quanto espirituais, dependessem disso.

- O desmatamento, o garimpo e a poluição dos rios impactam diretamente a saúde das crianças.
- O racismo e a invisibilidade nas escolas urbanas reforçam exclusões.
- A perda das línguas ameaça a transmissão de saberes ancestrais.

Como lembra Ailton Krenak, "adiar o fim do mundo" depende de cuidarmos dos rios, das florestas e das crianças — porque todas essas vidas estão interligadas.

66

A roça é o lugar divino, por isso que precisa ser cuidada, precisa ser cantada, ser alegre, porque as sementes só gostam de viver onde tem alegria. O milho tem que ser cuidado igual a uma criança, do plantio à colheita, porque ele é vivo, ele tem alma, tem espírito.

Anastácio Peralta

### **Desafios contemporâneos**

Apesar dos avanços da Constituição de 1988 e de políticas públicas como a Lei 11.645/08, as infâncias indígenas ainda enfrentam muitas ameaças:

- Violência contra lideranças e comunidades.
- Desafios no acesso à saúde e educação diferenciada.
- Pressões políticas para reduzir direitos territoriais.
- Estigmatização e preconceito em contextos urbanos.

### Você sabia?

- O Brasil é o país com maior diversidade de povos indígenas da América do Sul.
- Existem povos que vivem em isolamento voluntário, principalmente na Amazônia.
- Proteger territórios indígenas é uma das formas mais eficazes de conservar florestas e combater as mudanças climáticas.







66

A roça entende a linguagem da criança, e como a criança tão pequena consegue ajudar. Elas sempre vão estar ajudando, mas em uma ajuda de criança. Do brincar que ela vai fazer algo de verdade, um trabalho de verdade".

# A CRIANÇA COMO PROTAGONISTA

Enquanto na visão ocidental a infância costuma ser vista como preparação para a vida adulta, nas sociedades indígenas a criança é reconhecida como **sujeito de direitos e responsabilidades desde cedo**. Ela aprende observando, imitando, brincando e participando.

- Entre os **Guarani**, por exemplo, existe o conceito de nhanhembo'é: a infância é tempo de aprendizado espiritual, em que a criança participa das rezas e já contribui para a vida religiosa da comunidade.
- Os **Baniwa** envolvem as crianças em rituais de iniciação e em atividades comunitárias, fortalecendo a identidade e o senso de pertencimento.
- Entre os Maxakali, a criança é vista como mediadora entre mundos — sua presença nos rituais conecta a comunidade ao sagrado.
- Nas comunidades Mbyá-Guarani, crianças e adultos brincam juntos, numa convivência intergeracional em que o brincar é também forma de transmissão de saberes.

66

Criança é como um pássaro, e a nossa voz é como se fosse um cântico dos pássaros. (Com o ritual do batismo de nome indígena, ou "nome da natureza") o espírito do pássaro vai ("descer") e ser a voz da criança. E esse canto é a nossa essência.

Nhandesy Theresa

## BRINCAR É COMPREENDER SUA EXISTÊNCIA

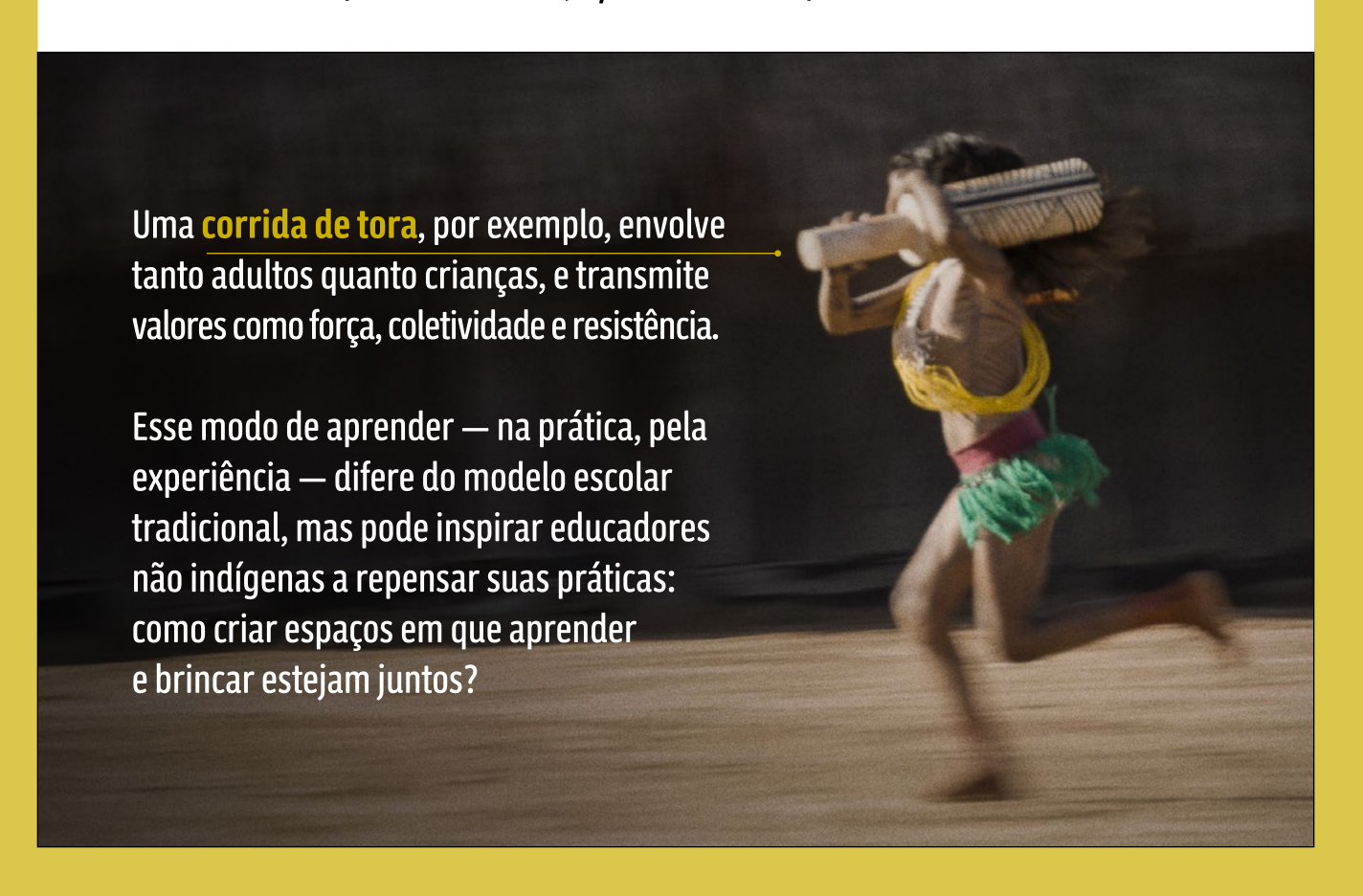
O brincar não é um "tempo vazio" ou apenas diversão. É um modo de se vincular com o seu contexto, seus grupos sociais e culturais e, dessa forma, conhecer-se a si próprio.

Nas aldeias, a brincadeira acontece na floresta, no rio, no terreiro, não há espaços ou momentos definidos para isso, nem tão pouco adultos coordenando, vigiando ou hesitando sobre suas habilidades e capacidades motoras.

Há uma confiança na autonomia das crianças. Elas imitam os mais velhos no fazer, no estar junto, lado a lado, em todas as atividades da comunidade — sem separação entre espaços de adultos e de crianças.

Assim, sem necessidade de explicações ou repreensões, os adultos apenas seguem fazendo o que sabem, e as crianças, a seu modo, transformam essa observação e aprendizado em brincadeira.

"Nego Bispo, em "A terra dá, a terra quer", diz: "Fui criado brincando de fazer o que os mais velhos faziam. Eles passavam o dia no engenho produzindo rapadura, melaço e beneficiando a cana-de-açúcar com tração animal. Nós, crianças, fazíamos a mesma coisa de brincadeira... Brincávamos de ser adultos, de fazer o que os adultos faziam. E assim, aprendíamos a fazer tudo".







O filme retrata a vivência de uma família Baniwa na roça e faz relações importantes com a educação indígena a partir dessa experiência.

Bem cedo todos os membros da família entram na canoa em direção a roça. Vão calados, olhando ao redor, e durante toda cena agem como quem faz isso com frequência. Ninguém pergunta ou explica, apenas sabem o que é para fazer e fazem. As crianças menores constroem um abrigo de palha para o bebê como se já tivessem feito vários outros antes deste, sabem que o calor de 47°C é demasiado para ele. Arrancar as mandiocas, separá-las das manivas e depositar nas cestas de um modo tal que fiquem organizadas para caber uma maior quantidade, é gesto de quem observou muito os outros fazendo e aprendeu silenciosamente. Depois, sentam ao lado do pai e aprendem a fazer um bichinho de talos da planta, e enquanto a mãe segue trabalhando na massa da mandioca, elas pulam da canoa na água em trânsito livre pelo brincar.

A entrevistada Francy Baniwa nos lembra da relação de ancestralidade que existe nesses gestos que vemos no filme:

"Essa riqueza do plantio, da técnica, do conhecimento, da oralidade, da memória... Tudo o que você põe na roça é o que você foi ensinado pelas suas avós. Por mais que a sua avó não esteja, mas o conhecimento já foi repassado para você e você vai repassar da sua mãe para os seus filhos, então é uma troca, eu diria milenar. Esses saberes que você vai multiplicando, você vai repassando esses saberes para as futuras gerações.

### E ela segue na entrevista relacionando a roça ao Bem Viver:

"Por mais que seja um trabalho muito difícil, porque trabalhar na roça, ser dona de roça, é uma das profissões mais desafiadoras que eu conheço. É suor, é trabalhar com pesar, com o sol e com o cansaço. É um trabalho que requer de fato uma determinação. E mesmo com todos esses desafios, você enxerga esse Bem Viver. Da importância de você ter aquele chão pra fazer a roça e não é qualquer solo. Mas esse conhecimento que as mulheres detêm, ela vem do coração. As nossas mães sempre falam que a roça é como se fosse o nosso coração. É o pilar super importante. Então acho que para mim, como mulher Baniwa, o Bem Viver está centrado nisso".



## O BEM VIVER E A CRIANÇA:

O Bem Viver¹ é um modo de vida que se coloca como alternativa à crise civilizatória e ambiental produzida pelo capitalismo e colonialismo. Baseia-se nos processos ancestrais de resistência das comunidades indígenas e constitui alternativa à visão utilitarista e antropocêntrica de desenvolvimento. O tema remete a uma perspectiva biocêntrica, em que a boa vida, o Bem Viver dos seres humanos só é possível se a sobrevivência e a integridade da trama da vida que compõem a natureza estiverem asseguradas.

Para os Baniwa<sup>2</sup>, o Bem Viver se realiza no cotidiano, como resultado de boas ações orientadas por amor - uma ética de cuidado com a Vida, em que há reciprocidade entre pessoas, territórios e todos os seres vivos. **Ailton Krenak** (2020)<sup>3</sup> aponta para o conceito de Bem Viver, como concepção que coloca o ser humano como parte da natureza, em relação de parentesco com todas as formas de vida e elementos da Natureza.

"Nós não somos alguém que age de fora. Nós somos corpos que estão dentro dessa biosfera do Planeta Terra. É maravilhoso, porque, ao mesmo tempo em que somos dentro desse organismo, nós podemos pensar junto com ele, ouvir dele, aprender com ele. Então é uma troca mesmo, de verdade. Não é você incidir sobre o corpo da Terra, mas é você estar equalizado com o corpo da Terra, viver, com inteligência, nesse organismo que também é inteligente, fazendo essa dança cósmica."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ALCÂNTARA, Liliane Cristine Schlemer; SAMPAIO, Carlos Alberto Cioce. Bem Viver: uma perspectiva (des)colonial das comunidades indígenas. Rev. Rup., San Pedro de Montes de Oca, v. 7, n. 2, p. 1-31, Dec. 2017. Available from <a href="http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=en&nrm=iso>">http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&lng=sci\_arttext&pid=S2215-24662017000200001&l

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>BANIWA, André Fernando. Bem viver e viver bem: segundo o povo Baniwa no noroeste amazônico brasileiro / André Fernando Baniwa; João Jackson Bezerra Vianna, Aline Fonseca Iubel (orgs.). Curitiba: Editora UFPR, 2019. 64 p. (Série Pesquisa, n. 356)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> KRENAK, Ailton; MAIA, Bruno (org.). Caminhos para a Cultura do Bem Viver. Sl: Cultura do Bem Viver, 2020

Cristine Takuá<sup>4</sup> apresenta a versão guarani do Bem Viver, denominado Tekó Porã como uma concepção filosófica, política e cultural que busca o equilíbrio com a natureza e o respeito entre todos os seres vivos.

"Acreditamos que é uma prática, uma forma de viver a vida em equilíbrio, em respeito com a floresta e com todas as formas de vida, os seres vegetais, animais, minerais. Muitos outros povos também têm em suas línguas a tradução para esse conceito, essa forma de pensar o bem viver e esse modo de vida equilibrado. Para a nossa visão é isso, uma forma de pensar o território e a vida de uma forma equilibrada."

As crianças trazem, essencialmente, uma relação de parentesco e pertencimento com a natureza. É possível observar a paixão e o profundo interesse com que brincam e aprendem com a água, a terra, as folhas, o vento, a areia, o sol e os bichinhos, enfim, com todos os elementos naturais. Dar às crianças oportunidades de brincar, aprender e se desenvolver, com e na natureza consiste em um direito fundamental, imprescindível para a construção de uma ética do cuidado consigo, com o outro e com o planeta.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cristine Takuá: é a floresta viva que nos mantém felizes, com saúde, aptos para continuar essa vida de luta. Prioridade Absoluta. Disponível em: https://prioridadeabsoluta.org.br/agenda-227/entrevista-cristine-takua-prioridade-absoluta-criancas-indigenas/. Acesso em: Set. 2025.



# INFÂNCIA E O TERRITÓRIO SAGRADO

A infância indígena está profundamente ligada ao território. O espaço da floresta, do rio, da roça, do céu estrelado é também sala de aula. A criança aprende a caçar, pescar, plantar, cantar, rezar — sempre em relação direta com a natureza. Quase tudo ao redor dela é vivo, tem vida, portanto, ela é capaz de perceber os seus movimentos e as redes de conexões existentes entre esses seres e os espíritos que os regem. Como explica **Davi Kopenawa**, em A Queda do Céu, as crianças aprendem cedo que a floresta é "casa dos espíritos" e que cada ser vivo tem valor e precisa ser respeitado. Assim, desde o berço, a educação ambiental é vinculada com uma celebração do sagrado

Anastácio Peralta nos conta que, para os Guarani Kaiowá, enquanto houver o nascimento de crianças e o brotar das sementes de milho branco, é sinal de que os deuses ainda conversam com a humanidade e de que a vida segue pulsando na Terra. Mas as sementes gostam de ser plantadas em solo alegre, e alegrar a terra é tarefa de toda a comunidade. É preciso rezar, cantar e brincar nesses territórios, para que a alma das sementes se sinta bem acolhida. Nesse movimento, a criança é presença essencial: com seu modo espontâneo e leve, ela irriga a terra com alegria e, de alguma forma, adiando o fim do mundo e mantendo viva a continuidade humana.

A indígena estadunidense do Povo Potawatomi, **Robin Wall Kimmerer**, hoje professora de Biologia Ambiental na Universidade de Nova York, um dia pergunta ao seu grupo de alunos:

"O que acham que aconteceria se as pessoas acreditassem nessa noção maluca de que a Terra também as ama?" ... Um aluno resumiu: "Você não prejudicaria o que lhe dá amor". Saber que você ama a terra muda você, ativa você para defender, proteger e celebrar. Mas quando você sente que a terra também o ama, esse sentimento transforma o relacionamento de uma rua de mão única em um vínculo sagrado".

A relação sagrada dos territórios, como vemos, é tema comum entre diferentes povos indígenas. As terras não são compreendidas como propriedade, mas como a mãe que acolhe e que precisa ser acolhida, cuidada, preservada. E a criança nasce nesse berço "do colo da mãe terra", como nos diz **Anastácio Peralta**, e é de direito humano dela, seguir essa conexão divina com aquele espaço, aquele território.





- Valorizar a criança como protagonista, não apenas como aprendiz passivo.
- Reconhecer o brincar como forma legítima de aprendizagem.
- Reintegrar a natureza ao cotidiano educativo através do encantamento por ela.
- Criar espaços de convivência intergeracional nas escolas.
- Confiar na autonomia das crianças e ampliar suas possibilidades





A palavra "educação" não tem o mesmo significado quando falamos de povos indígenas. Existe uma diferença profunda entre o que chamamos de **educação indígena** e a chamada **educação escolar indígena**. Entender essa distinção é essencial para educadores que desejam aplicar a Lei 11.645/08 de forma respeitosa e efetiva.

## EDUCAÇÃO INDÍGENA

A **educação indígena** é o processo tradicional de formação da pessoa dentro da comunidade. Ela é integral, comunitária e contínua. Não se limita a prédios escolares ou horários fixos: acontece na roça, no rio, nas festas, nos rituais, na vida cotidiana.

- Aprendizado pela participação: crianças observam os adultos, imitam e aprendem fazendo.
- Transmissão oral e ritual: histórias, mitos, músicas e práticas espirituais são fundamentais.
- Integralidade: não há separação entre corpo, mente, espírito, natureza e sociedade.
- Educação para o coletivo: formar-se é aprender a viver em harmonia com a comunidade e com a Terra.

Como explica Bartomeu Melià, "alfabetizar sem deseducar" é o grande desafio. A escola pode ser uma técnica útil, mas não pode substituir a educação que já existe nos povos indígenas.

Relato de Rosemilda Sateré Mawé, indígena do baixo Amazonas, ao assistir ao filme Do Colo da Terra:

"Quando eu era criança, eu aprendia na escola a deixar de ser indígena, a deixar de ser quem eu sou. Aprendi que a minha cultura é inferior, que a minha língua não é uma língua bonita. Fui ensinada a ser quem não sou, a desvalorizar o meu eu. Hoje sou professora para ajudar os meus parentes nessa educação que tanto contribuiu para o nosso apagamento, para o nosso silenciamento enquanto povos indígenas. Desde a colonização, quando aqui chegavam, os colonizadores disseram que nós não tínhamos educação. Porque o nosso modo de ser não é considerado um modo de ser apropriado pela cultura eurocêntrica. Hoje acredito que a escola, que foi um instrumento usado para nos apagar, pode fazer esse caminho inverso. Pode valorizar a nossa cultura, valorizar a nossa língua.

E esse filme "Do Colo da Terra", ele nos traz essa reflexão. De onde viemos? Do colo da nossa mãe terra. E como é a nossa educação? Pelo viés de ensinamentos no cotidiano, na vivência, na responsabilidade da comunidade, na valorização da criança, do jovem, do ancião, que é a nossa fonte de sabedoria. Da valorização da planta, nós conversamos com a planta. Na nossa cultura satélite, nós chamamos a roça de centro. Nós não dizemos que vamos à roça. Dizemos que vamos ao centro. Porque é o centro da nossa vida, da nossa vivência. É ali que está toda a alimentação que nutre o nosso corpo, o nosso espírito".

BRINCAR

RITUAIS

ESPIRITUALIDADE

EDUCAÇÃO INDÍGENA

ORALIDADE

NATUREZA

TRABALHO
COLETIVO

# EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA

A **educação escolar indígena** surge da relação com o Estado brasileiro. Ela foi reconhecida como direito pela Constituição de 1988 e deve ser **diferenciada, bilíngue e intercultural**, conforme as demandas de cada povo.

- Bilíngue: prioriza a língua materna e inclui o português como segunda língua.
- Intercultural: deve dialogar com saberes tradicionais e conhecimentos não indígenas.
- **Específica**: construída de acordo com as necessidades e desejos de cada comunidade.
- Instrumento de autonomia: quando respeitada, ajuda a formar lideranças indígenas que transitam entre mundos e lutam por direitos.

No entanto, quando a escola ignora a cultura local e impõe modelos homogêneos, ela se torna instrumento de dominação e apagamento cultural.

| EDUCAÇÃO INDÍGENA                                            | EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA                                            |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| Acontece no cotidiano,<br>rituais, brincadeiras,<br>natureza | Acontece na escola, mas deve<br>dialogar com a vida da<br>comunidade |
| Oralidade, música, convivência, espiritualidade              | Leitura, escrita, bilinguismo,<br>currículo formal                   |
| Integral e comunitária                                       | Intercultural e diferenciada                                         |
| Forma pessoas<br>conectadas ao território<br>e à comunidade  | Pode formar lideranças para<br>dialogar com o mundo não<br>indígena  |

# ESCOLAS COMO TERRITÓRIOS DE DIÁLOGO

Muitos povos veem a escola como uma **ponte**: um espaço que deve ajudar as crianças a transitar no mundo dos "brancos" sem perder os saberes de sua própria cultura. Como explica Antonella Tassinari, a escola indígena é também um **projeto de autonomia e resistência cultural.** 

Por isso, educadores não indígenas devem ter clareza: quando trabalham conteúdos sobre os povos originários, não estão apenas "ensinando história ou folclore", mas lidando com formas de conhecimento vivas, complexas e atuais.

## A COSMOVISÃO DA EDUCAÇÃO INTEGRAL INDÍGENA

Nas sociedades indígenas, não há muros entre a vida e a aprendizagem. **Educar é viver.** A educação está presente em todos os momentos — nas brincadeiras, nos rituais, no trabalho, nas relações com a natureza e com os mais velhos.

Ao contrário do modelo escolar ocidental, que tende a dividir a vida em etapas (infância, juventude, vida adulta) e espaços (sala de aula, casa, trabalho), a educação indígena é **integral**, **circular** e **comunitária**.



# O QUE SIGNIFICA "EDUCAÇÃO INTEGRAL" PARA OS POVOS INDÍGENAS?

- Integração entre dimensões da vida: corpo, espírito, natureza e sociedade não se separam.
- Conhecimento como experiência: aprender não é acumular informações, mas viver e sentir.
- Intergeracionalidade: todos ensinam e todos aprendem crianças, jovens, adultos e anciãos.
- Território como sala de aula: rios, florestas, céu e terra são mestres que ensinam constantemente.
- Espiritualidade como fundamento: saberes e rituais dão sentido e ritmo ao cotidiano.



# CONTRASTE COM A VISÃO OCIDENTAL

Enquanto a escola ocidental valoriza conteúdos fragmentados (matemática, história, geografia), para os povos indígenas o aprendizado acontece de forma **integrada**. Plantar uma roça, por exemplo, ensinar matemática (medida do tempo), biologia (ciclos da natureza), história (saberes transmitidos), ética (respeito ao coletivo) e espiritualidade (agradecimento à Terra).

# O QUE ESSA VISÃO PODE INSPIRAR NOS EDUCADORES?

- Pensar a escola como espaço de vida, não apenas de transmissão de conteúdos.
- Valorizar aprendizagens fora da sala de aula (hortas, brincadeiras ao ar livre, relação com o entorno da escola, rodas de histórias).
- Reconhecer que educação é também cuidado, espiritualidade e relação com o território.

# RODA DE CONVERSA APÓS EXIBIÇÃO DO FILME

Como sugestão, é possível fazer uma roda de conversa aberta sobre o filme, estimulando a participação dos espectadores, em que possam discutir livremente sobre o filme ou sobre temas específicos nele apresentados. Algumas perguntas podem ajudar a disparar o debate:

- O filme despertou alguma impressão, reflexão, sentimento ou emoção? O que mais te tocou?
- Que imagem, som ou palavra ficou ecoando em você?
- 0 que te surpreendeu? 0 que estranhou?
- O que você gostaria de perguntar a alguém que aparece no filme?
- Se pudesse escolher uma pessoa para continuar a conversa, quem seria e por quê?
- O que você acha que o filme não mostrou e você queria ver?
- Vocês tinham ideia de que no Brasil existem tantas línguas e culturas diferentes?
- Vocês sabem quais são os povos que habitam o seu município e Estado? O que vocês já sabem sobre eles? Como podemos descobrir mais juntos?
- Que influências das culturas indígenas você reconhece no seu cotidiano (palavras, hábitos,comidas, plantas, conhecimentos, músicas, brincadeiras, lugares)?
- O que é a natureza para você? Como você se relaciona com ela?
- Você gosta de atividades ao ar livre? Já parou para perceber o como se sente quando fica muito tempo emparedado?
- Você já brincou de alguma brincadeira que aparece no filme?
- Qual é a história do seu nome? Quem escolheu? Ele tem um significado especial?
- Como você compreende a força do coletivo? Aonde isso atua em você?
- Quais trechos do filme você conseguiu observar crianças aprendendo a partir da observação e prática com pessoas mais velhas? Quais as suas considerações sobre essa relação?



O filme Do Colo da Terra oferece material vivo para o cumprimento e fortalecimento da Lei 11.645/2008 ao acompanhar infâncias, brincadeiras, relações com a natureza, com a comunidade, com a espiritualidade, intergeracionalidade, expressões e modos de ensinar e aprender de quatro povos indígenas. Convoca a escola a promover, de forma transversal, história, cultura, línguas e conhecimentos indígenas em todos os componentes curriculares. Pela Lei 11.645/2008, é direito de todos os estudantes, inclusive os não indígenas, conhecer ao longo do currículo a riqueza pluriétnica, plurilíngue e multicultural do território em que vivem. Quando esse direito não é garantido, os próprios estudantes não indígenas são prejudicados: o acesso a conhecimentos, valores e formas de vida dos povos indígenas é direito de todos e condição primordial não apenas para a reparação de injustiças históricas, mas também para o desenvolvimento ético e integral de toda a comunidade escolar, assegurando **oportunidades de** aprendizado e convivência com a beleza da diversidade humana, patrimônio vivo e um verdadeiro tesouro do nosso país.

## O QUE É A LEI?

A Lei 11.645/2008 é um marco no campo educacional brasileiro. Ela determina que todas as escolas da educação básica incluam nos currículos o ensino da História e Cultura Indígena e Afro-brasileira. Mais do que uma obrigação legal, a lei tem caráter reparatório: reconhece que, durante séculos, esses povos foram invisibilizados, silenciados ou retratados de forma estereotipada, e afirma a importância de seus saberes, trajetórias e contribuições para a formação do Brasil. Ao propor uma revisão crítica dos currículos, a lei convida educadores a combater estereótipos e a valorizar a diversidade cultural do país. Trata-se de um passo fundamental para construir uma escola plural, inclusiva e comprometida com a reparação histórica.

### OBJETIVO DA LEI

Reparar a injustiça curricular decorrente da invisibilidade e do apagamento dos povos originários na constituição da identidade brasileira e de sua importância até os dias atuais. É um passo importante para que todas as escolas da educação básica reconheçam, promovam e valorizem as culturas, histórias e conhecimentos dos diferentes povos indígenas, contribuindo para a construção de uma sociedade antirracista, mais justa e respeitosa com as diferenças e com a sociobiodiversidade. Além disso, a lei é um dispositivo de combate ao racismo, à desinformação e aos preconceitos, rompendo com os silenciamentos das línguas, cosmologias e epistemologias indígenas. É parte fundamental de uma política de reparação histórica e de fortalecimento da democracia brasileira.

### ORIGEM NA LUTA SOCIAL

Essa conquista não surgiu de forma isolada, mas como resultado de décadas de **mobilização dos movimentos indígenas e negros**.

- Desde os anos 1970, lideranças denunciavam o apagamento de suas culturas e a imagem folclorizada a que eram reduzidos.
- O Movimento Indígena, inspirado também em experiências latinoamericanas e no fortalecimento dos direitos humanos, organizou-se nacionalmente e passou a reivindicar **educação diferenciada**, **descolonizadora e intercultural**.
- Organizações como o Conselho Indigenista Missionário (CIMI), a
   Operação Amazônia Nativa (OPAN), a Federação das Organizações
   Indígenas do Rio Negro (FOIRN) e a Coordenação das
   Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira (COIAB) tiveram
   papel estratégico nesse processo, apoiando assembleias, encontros e
   documentos que defendiam uma escola dialogando com as
   cosmologias e modos de vida indígenas.

A Constituição Federal de 1988 foi um divisor de águas, garantindo direitos territoriais, culturais e linguísticos aos povos indígenas. Já no início dos anos 2000, políticas afirmativas como a criação da Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão (SECADI) e a emergência da chamada "nova história indígena" no campo acadêmico consolidaram o cenário para que a Lei 11.645/08 fosse aprovada.

## DESAFIOS DE IMPLEMENTAÇÃO

Apesar de sua importância, a lei ainda enfrenta obstáculos para ser plenamente aplicada. Muitos desses desafios não são apenas técnicos, mas estão ligados àquilo que o sociólogo **Aníbal Quijano** chama de "**colonialidade do poder**": estruturas e visões de mundo herdadas do período colonial, que continuam a valorizar apenas perspectivas eurocêntricas.

Essas resistências se manifestam em:

- Formação insuficiente de professores sobre a lei e seus conteúdos (AYRES, 2022).
- Livros didáticos e currículos que ainda reforçam visões homogêneas e eurocentradas.
- Falta de financiamento dedicado dos municípios, o que limita a aplicação da lei.
- Falta de diálogo efetivo com povos indígenas e suas organizações.
- **Práticas pedagógicas superficiais**, que reduzem a diversidade a algo periférico ou folclórico.

## CAMINHOS POSSÍVEIS

Superar esses desafios exige mais do que cumprir a lei: é preciso promover uma transformação profunda na prática pedagógica. Isso passa por:

- Reconhecer a diversidade cultural como parte essencial da cidadania.
- Integrar a temática indígena aos planos de aula e projetos políticopedagógicos.
- Trazer vozes indígenas para dentro da escola, seja por meio de autores, filmes, materiais didáticos ou da presença de representantes das comunidades.
- Garantir uma educação contextualizada, com base nas experiências dos territórios, culturas e experiências diversas.
- Criar espaços educativos em que os estudantes aprendam a valorizar diferentes visões de mundo como parte da construção de um Brasil mais justo e respeitoso com a sociodiversidade.

- Reconhecer e integrar os conhecimentos indígenas de forma transversal em todos os componentes curriculares - incluindo suas línguas, cosmologias e espiritualidades - como formas legítimas de produção científica em todas as áreas do saber, como ecologia, biodiversidade, astronomia, matemática, saúde, arquitetura, tecnologias, linguística e outras.
- Reconhecer que os saberes dos povos indígenas são vitais para a manutenção da vida e para o enfrentamento das crises socioambientais e climáticas.

Lei 10.639 (História Lei 11.645 Início das Constituição e Cultura Afro- (inclusão dos povos mobilizações. Federal. brasileira). indígenas).

1970 1988 2003 2008

A Lei 11.645/2008 tornou obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira e indígena em todas as escolas, públicas e privadas, da educação básica. Isso significa que o conhecimento sobre os povos originários não é um "extra" ou um "tema opcional": é parte integrante da formação de cada estudante brasileiro.

## O QUE A LEI DETERMINA

- Inserção da história e cultura dos povos indígenas no currículo da educação básica.
- Ênfase nas lutas e direitos dos povos originários, sua diversidade cultural e linguística.
- Abordagem que valorize o protagonismo indígena, e não apenas a visão do colonizador.
- Reconhecer e integrar, de forma transversal, a história, cultura e os conhecimentos indígenas em todos os componentes curriculares e etapas da educação básica.

## PRINCIPAIS PONTOS DA LEI 11.645/08

| ARTIGO           | O QUE DIZ A LEI                                                                                                                                                           | O QUE SIGNIFICA NA PRÁTICA                                                                                                                                   |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Art. 26-A        | A educação básica deve incluir, obrigatoriamente, o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena.                                                              | O tema não é opcional: precisa estar no currículo de todas as escolas.                                                                                       |
| §1º              | O conteúdo deve tratar da luta dos povos indígenas e afrobrasileiros na formação da sociedade, destacando sua cultura, história, conhecimentos, direitos e contribuições. | Mostrar indígenas e<br>afrodescendentes como<br>protagonistas, não apenas<br>vítimas da colonização.                                                         |
| § 2º             | Esses conteúdos devem ser ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, especialmente em História, Artes, Literatura e Geografia.                                    | Professores devem integrar a temática em todos os componentes curriculares, pois a contribuição dos povos indígenas se dá em todas as áreas do conhecimento. |
| Lei<br>14.402/22 | O calendário escolar deve incluir o<br>Dia 19 de abril - Dia dos Povos<br>Indígenas.                                                                                      | Trabalhar a data de forma crítica, valorizando a diversidade e evitando estereótipos.                                                                        |

## COMO APLICAR NA PRÁTICA:

Colocar a Lei 11.645/08 em movimento vai muito além de acrescentar tópicos pontuais sobre povos indígenas e afrobrasileiros nas aulas. O que está em jogo é um compromisso com uma educação decolonial, antirracista e ancestral-contemporânea — uma educação que reconheça as formas de pensar, criar e viver desses povos como saberes vivos, fundamentais para compreender o Brasil e para imaginar futuros possíveis.

Isso significa que aplicar a lei não é "cumprir uma obrigação", mas transformar a escola em um espaço de diálogo real entre diferentes mundos: a tradição e a inovação, o passado e o presente, o local e o global. Ao reconhecer cosmologias, oralidades, histórias de resistência, artes e literaturas indígenas e afro-brasileiras, damos visibilidade a protagonistas que moldaram — e continuam moldando — o país.

Nesse processo, três dimensões são centrais:

- Formação docente inicial e continuada: preparar professores para reconhecer marcas da colonialidade, valorizar a diversidade e trabalhar com saberes tradicionais e contemporâneos. Isso inclui a arte, a oralidade e a literatura indígena contemporânea como ferramentas para enfrentar desafios sociais, ambientais e éticos.
- Currículo vivo e decolonizado: incorporar não apenas conteúdos históricos, mas também práticas culturais, expressões artísticas, experiências na natureza e produções intelectuais atuais, que mostram os povos indígenas e afro-brasileiros como sujeitos ativos e criativos no mundo de hoje.
- Materiais pedagógicos plurais: garantir livros, filmes, jogos, recursos digitais e artísticos que unam tradição e contemporaneidade, dando voz às diferentes formas de expressão cultural.

Mais do que transmitir informações, trata-se de vivenciar esses saberes na escola. Projetos pedagógicos que envolvam mestres, anciãos, artistas, escritores e jovens lideranças indígenas fortalecem uma educação enraizada na ancestralidade, mas conectada com as linguagens do presente — grafismos, cinema, moda, música, performance, narrativas digitais.

Por fim, **políticas públicas** consistentes e campanhas culturais são indispensáveis para sustentar essa transformação. A lei nos convida a romper com uma visão eurocêntrica que historicamente silenciou essas vozes e a construir uma escola plural, justa e democrática, capaz de valorizar as diferenças e ensinar o bem-viver coletivo que os povos indígenas há séculos nos inspiram.

|   | ~    |        |
|---|------|--------|
| Λ | ÇA   | $\cap$ |
| A | lΑ   |        |
| • | Z' ' | U      |

#### O QUE FAZER?

#### Formação docente decolonial e atualizada

Preparar professores para compreender a colonialidade, valorizar a diversidade e trabalhar saberes tradicionais e contemporâneos como soluções para os desafios atuais.

### Currículo decolonizado e ancestralcontemporâneo

Incluir conteúdos e metodologias que mostrem como as cosmologias, ciências, oralidades, história indígena, literatura indígena contemporânea e práticas comunitárias seguem atuais, criativas e transformadoras.

#### **Materiais** pedagógicos adequados

Produzir livros e recursos que contemplem tradições, história indígena, conhecimentos, literatura indígena contemporânea, artes urbanas, lutas por direitos e tecnologias sociais.

### com participação comunitária

**Projetos pedagógicos** Abrir a escola ao protagonismo de mestres, anciãos, jovens líderes, artistas, escritores e organizações indígenas e indigenistas, para compartilhar saberes, narrativas e experiências atuais

#### Educação ancestral como prática viva e atual

Incorporar línguas, músicas, modos de viver, história indígena, literatura indígena contemporânea e arte indígena contemporânea, tais como: grafismos, cinema, poesia, moda performance mostrando sua inovação e relevância hoje.

#### Políticas públicas consistentes

Garantir recursos financeiros, técnicos e humanos para formação docente, materiais e acompanhamento da aplicação da Lei.

#### Mudança do imaginário social

Promover campanhas educativas para valorizar as diferenças culturais e reconhecer indígenas e afro-brasileiros como protagonistas que unem tradição, história, literatura e contemporaneidade.

## **BOAS PRÁTICAS:**

A aplicação da Lei 11.645/08 e da visão indígena de educação não é um desafio solitário. Muitas escolas, projetos e comunidades já estão construindo caminhos que podem servir de inspiração.

#### **Exemplos:**

- Hortas escolares inspiradas em saberes indígenas Escolas urbanas criaram hortas comunitárias conectadas ao aprendizado em Ciências, Matemática e Artes, unindo cuidado com a terra e interdisciplinaridade.
- Escolas indígenas Guarani em São Paulo

  Desenvolvem currículos próprios, conciliando a língua guarani e o português, e incorporando o conceito de teko porã ("vida boa"), que orienta o bem viver coletivo.
- Trabalhos escolares desenvolvidos apenas na oralidade. Tanto o conteúdo, quanto as apresentações e práticas acontecem com o compartilhamento oral. Nada é escrito ou desenhado, mas todos desenvolvem seus conteúdos de forma oral e sentados em roda, onde todos se enxergam.
- Estudos de observação da natureza. Grupos que passam horas de frente a uma planta, observando cuidadosamente seus movimentos e mínimos detalhes. Observam o crepúsculo em diferentes épocas do ano em suas tonalidades, forças e diferenças espaciais. Criam hábito de observar em grupo e em diferentes contextos as formas e gestos de seres vivos.
- Trabalhos manuais: Fazer trabalhos manuais/artesanato que integrem o ciclo completo desde o buscar a matéria prima na natureza, trabalhar esse material e aprender a fazer o processo completo do objeto como cestos, colares, panelas de cerâmica, cuias, bancos e animais de madeira, etc.

## OUTRAS FORMAS DE APLICAÇÃO DA LEI:

#### 1. Rodas de histórias e mitos indígenas

Convidar representantes indígenas da região para compartilhar narrativas orais, ou trabalhar com livros de autoria indígena (como **Daniel Munduruku, Eliane Potiguara, Ailton Krenak, Kamuu Dan Wapichana, Cristine Takuá**, entre outros).

Discutir diferentes mitos de origem do homem na Terra, compreendendo qual é a cosmovisão de cada povo. E refletir sobre sua própria comunidade. Qual é a cosmovisão de sua comunidade? Mais referências: https://lunetas.com.br/livros-de-autores-indigenas-para-ler-com-criancas-e-jovens/

#### 2. Educação ambiental com visão indígena

Explorar o território ao redor da escola como espaço educativo: plantar, observar o céu, cuidar da água. Mostrar que proteger a infância é também proteger os biomas.

Ampliar a consciência para a relação entre matéria e espírito, discutindo como tudo está interligado.

Fazer trabalhos manuais/artesanato que integrem o ciclo completo desde o buscar a matéria prima na natureza, trabalhar esse material e aprender a fazer o processo completo do objeto.

#### 3. Uso de línguas indígenas

Aprender palavras, cantos e expressões na língua de um povo local pode ampliar a percepção das crianças sobre diversidade linguística.

Discutir o fato de o Brasil ainda ter hoje mais de 200 línguas indígenas ainda presentes em diferentes territórios e como isso impacta na diversidade de nosso país. Como o respeito por essas culturas pode ampliar nossa perspectiva de um país múltiplo e plural.

#### 4. Projetos interdisciplinares

Trabalhar a Lei 11.645/08 a partir de projetos interdisciplinares é uma forma de acolher essa visão integrada do conhecimento. Quando os temas se conectam entre si e com a vida cotidiana, o aprendizado se torna mais significativo e transformador — para estudantes e professores.

O filme pode ser o ponto de partida para um trabalho profundo, plural e criativo que una diversas áreas do conhecimento. Aqui estão algumas pontes possíveis entre o documentário e o currículo escolar:

## EXEMPLOS DE CONEXÕES INTERDISCIPLINARES:

| Área | O que pode ser explorado a partir do filme    |
|------|-----------------------------------------------|
| πιτα | o que poue sei exploiado a pai lii do illille |

#### Geografia

Localização dos povos retratados, biomas brasileiros, relação entre território e cultura. Entender fases da lua, trajetória do sol, as constelações presentes ao longo do ano (registro diário).

#### História

Resistência indígena, lutas por terra e direitos, narrativas apagadas nos livros escolares. Reconhecer que o campo da arqueologia no Brasil é parte do estudo das Histórias Indígenas. O filme mostra o território Baniwa no bioma da Amazônia. Quais são as características desse bioma? O será que a arqueologia da Amazônia conta sobre o povo brasileiro?

#### Ciências

Saberes tradicionais sobre plantas, ciclos naturais, alimentação, saúde e clima. Na culinária: limpar e assar um peixe na brasa, aprender sobre os dois tipos básicos de mandioca - mansa e brava- e as dezenas de espécies específicas.

Matemática Acompanhar e medir o tempo de cultivo de uma roça de mandioca, como no filme. Pode ser uma horta ou vaso (tempo, proporções, volume, porcentagem), contagem de semente, tabelas e gráficos. Geometria: padrões de cestos e tramas presentes no filme e em outros povos (simetrias, sequências).

## Língua

Análise de narrativas orais, produção de textos a partir de mitos, Portuguesa leitura de autores indígenas contemporâneos.

#### Literatura

Ler e escutar autores indígenas de todos os gêneros literários. No filme, aparece a escritora Francy Baniwa, autora de Umbigo do Mundo. Fazer leitura compartilhada de trechos do livro, construir mapas simples dos territórios citados e ilustrações contextualizadas, e finalizar o processo com um pequeno sarau ou zine com produções autorais dos estudantes. Contos, poesias e crônicas indígenas (como Daniel Munduruku, Eliane Potiguara, Olívio Jekupé).

| Área                 | O que pode ser explorado a partir do filme                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Artes                | Grafismos cerâmicos, pintura, música, dança, produção visual inspirada no filme. Conhecer artistas indígenas contemporâneos como Denilson Baniwa, Daiara Tukano, Jaider Esbell, Carmézia Emiliano, Juliana Xukuru e criar obras autorais inspiradas em seus territórios, memórias e linguagens                           |  |
| Educação<br>Física   | Brincadeiras e jogos tradicionais indígenas, corrida de tora, dança circular.                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| Línguas<br>Indígenas | Introdução a palavras e expressões das línguas dos povos retratados no filme (Guarani, Baniwa, Khisetje).                                                                                                                                                                                                                |  |
| Outras<br>sugestões  | Arquitetura indígena e bioclimática: compreender soluções construtivas de povos originários de diferentes regiões, analisando materiais, conforto térmico, ventilação cruzada, sombreamento e relação com território/biomas - articulando saberes de Ciências, Geografia, Matemática, Artes, História e LP, por exemplo. |  |
| Filosofia            | Discutir como restaurar uma relação de respeito, responsabilidade, reciprocidade e amor pela terra e pela sociobiodiversidade.                                                                                                                                                                                           |  |

## POR QUE PROJETOS INTERDISCIPLINARES?

- Porque conectam **teoria e prática**, tornando o aprendizado mais vivo.
- Porque valorizam a diversidade de saberes e expressões.
- Porque permitem que os alunos atuem como investigadores e criadores, e não apenas como receptores de conteúdo.
- Porque abrem espaço para o protagonismo dos povos indígenas dentro da escola, fortalecendo escuta, presença e reconhecimento.

#### 5. Datas significativas

Trabalhar o **19 de abril** (Dia dos Povos Indígenas) de forma crítica, indo além de estereótipos como cocares de papel. Incluir também outras datas, como o **9 de agosto** (Dia Internacional dos Povos Indígenas).

# POR QUE PROJETOS INTERDISCIPLINARES?

- Evitar estereótipos (reduzir indígenas a "índio genérico" com cocar e tanga).
- Respeitar e valorizar a diversidade: são 3**05 povos e 274 línguas** no Brasil (IBGE 2022).
- Dar protagonismo a vozes indígenas: usar materiais produzidos por eles, convidar lideranças e autores.
- Reconhecer os povos indígenas como sujeitos contemporâneos, que vivem tanto nas aldeias quanto nas cidades. Reconhecer que atuam em todas as áreas do saber e da vida pública - como intelectuais, cientistas, tecnólogos, médicos, psicólogos, jornalistas, cineastas, artistas, educadores, advogados, parlamentares, lideranças comunitárias, entre outros, tal como qualquer cidadão.
- Valorização dos saberes ecológicos e sociais ancestrais e contemporâneos dos povos indígenas e comunidades tradicionais, que cocriaram e seguem manejando os biomas que habitamos. Esses saberes são estratégicos para a manutenção da sociobiodiversidade e para o enfrentamento das crises climáticas, com ênfase nos valores e nas tecnologias do Bem Viver e da coletividade, que orientam uma convivência respeitosa entre pessoas, território e demais seres, reconhecendo a própria natureza como sujeito de direitos<sup>5</sup>.

## Checklist do Educador: Como aplicar a Lei 11.645/08 com respeito?"

- ✓ Consulte fontes indígenas.
- **✓** Evite estereótipos.
- ✓ Mostre a atualidade dos povos.
- ✓ Inclua práticas ligadas ao território.
- ✓ Integre a temática em várias disciplinas.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Países como Equador e Bolívia reconhecem ética e juridicamente a natureza como sujeito de direitos. No Brasil, o conceito está em discussão e tem inspiração em emendas municipais e propostas legislativas. https://www.nexojornal.com.br/externo/2025/01/07/natureza-meio-ambiente-justica-sujeito-de-acao-edireito

## CHECKLIST PARA APLICAR A LEI 11.645/08 NA ESCOLA

#### 1. Inclua no currículo

- Planeje conteúdos sobre história e cultura indígena
   e afro-brasileira ao longo do ano.
- □ Não trate o tema como extra ou atividade isolada.

#### 2. Valorize o protagonismo

- Mostre indígenas como sujeitos históricos e contemporâneos, com direitos, lutas e saberes próprios.
- Utilize livros, filmes e materiais produzidos por autores indígenas.

#### 3. Integre várias disciplinas

- □ Trabalhe o tema em História, Geografia, Artes, Literatura, Ciências, Língua Portuguesa e outras áreas.
- □ Evite reduzir o conteúdo a uma única aula ou data comemorativa.

#### 4. Trabalhe as datas com criticidade

- □ No 19 de abril (Dia dos Povos Indígenas), evite estereótipos (cocar de papel, pintura genérica).
- Inclua também outras datas, como o 9 de agosto (Dia Internacional dos Povos Indígenas).

#### 5. Aproxime a escola do território

- □ Faça atividades ao ar livre, hortas, rodas de conversa, visitas culturais.
- Convide representantes indígenas locais para participar da escola.

#### 6. Cuide da linguagem e da abordagem

- □ Evite termos e imagens que reforcem preconceitos.
- □ Reconheça a diversidade: são mais de 305 povos e 274 línguas no Brasil.

## CONCLUSÃO

O filme Do Colo da Terra nos lembra que proteger as infâncias indígenas é também proteger os territórios, os biomas, os saberes ancestrais e respeitar suas cosmovisões. As crianças nascem em comunidades onde são parte ativa da vida coletiva e onde aprender é inseparável de brincar, cuidar e conviver.

Para os educadores, trazer essa visão para a escola não é apenas atender a uma lei, mas enriquecer a formação de todas as crianças, oferecendo-lhes outros modos de ver e se relacionar com o mundo. Ao incluir a perspectiva indígena, a escola contribui para um presente e um futuro possível, que compreende o vínculo com a natureza como fundamento da formação de cidadãos comprometidos com a sociobiodiversidade, condição da existência da Vida no Planeta.

Este material de apoio é, portanto, um convite:

- a olhar para as infâncias indígenas com respeito e admiração;
- a incluir os saberes indígenas na educação básica de forma transversal, em todas as áreas do conhecimento;
- a construir, junto com as crianças, caminhos de cuidado e pertencimento com a natureza, sua comunidade e seu território.
- a construir uma educação integral que contemple as múltiplas dimensões do estudante: física, emocional, intelectual, social e cultural.



## REFERÊNCIAS PARA PROFESSORES

#### Como implementar a lei

Saberes Indígenas: Considerações ancestrais para o futuro da Educação Infantil.

Referências de filmes indígenas

#### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS:

BANIWA, Francy e Francisco. Umbigo do Mundo. Rio de Janeiro: Dantes Editora, 2023

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Editora Ubu, 2023

JECUPÉ, Kaká Werá. O Trovão e o Vento: um caminho de evolução. São Paulo: Polar Editorial, Instituto Arapoty, 2016.

KIMMERER, Robin Wall. A Maravilhosa Trama das Coisas: sabedoria indígena, conhecimento científico e os ensinamentos das plantas. Rio de Janeiro: Editora Intrínseca, 2023

KOPENAWA, Davi e Albert, Bruce. A Queda do Céu: palavras de um xamã yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

SEEGER, Anthony. Por que Cantam os Kisedje: uma antropologia musical de um povo amazônico. São Paulo: Editora Cosac Naif, 2015.

Krenak, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

\_\_\_\_\_. A vida não é útil. Pesquisa e organização: Rita Carelli. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

PRODUÇÃO

APRESENTADO POR

AP010









APOIO INSTITUCIONAL



















